
CENTRO UNIVERSITÁRIO NOSSA SENHORA DO PATROCÍNIO 
INSTITUTO DE PÓS-GRADUAÇÃO, PESQUISA E EXTENSÃO EM 

DOCÊNCIA DO ENSINO SUPERIOR 
 
 
 

CYNTIA REGINA DE OLIVEIRA YAMAUCHI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ética na perspectiva bakhtiniana e a formação crítica docente em tempos de 
Escola sem Partido: A palavra como fenômeno ideológico 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SALTO - SP 
2018 



	

CYNTIA REGINA DE OLIVEIRA YAMAUCHI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ética na perspectiva bakhtiniana e a formação crítica docente em tempos de 
Escola sem Partido: A palavra como fenômeno ideológico 

 
 
 
 
 

 
Monografia apresentada ao curso de Pós-
Graduação do Centro Universitário Nossa 
Senhora do Patrocínio (CEUNSP) como 
requisito parcial para conclusão do Curso 
de Especialização em Docência do Ensino 
Superior 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
SALTO - SP 

2018 



	

TERMO DE RESPONSABILIDADE 
 

 
“O Centro Universitário Nossa Senhora do Patrocínio não se responsabiliza pelas 

informações contidas nesse Trabalho de Conclusão de Curso. Essas informações 

são de responsabilidade exclusiva do autor”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	

CYNTIA REGINA DE OLIVEIRA YAMAUCHI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ética na perspectiva bakhtiniana e a formação crítica docente em tempos de 
Escola sem Partido: A palavra como fenômeno ideológico 

 
 
 
 
 
Monografia apresentada ao Instituto de 
Pós-Graduação, Pesquisa e Extensão do 
Centro Universitário Nossa Senhora do 
Patrocínio (CEUNSP) como requisito 
parcial para obtenção do Titulo de 
Especialista em Docência do Ensino 
Superior. 
 

 

 
 
Aprovado em: 28/04/2018 

 
 
 
 
 

COORDENADOR EXAMINADOR 
 
 
Prof. Ms. Alex Sandro Benetti Dias 
Ceunsp Assinatura:   ____ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



	

	
	
	
	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

 
 
 
 

Esse trabalho é dedicado à resistência! É 
dedicado aos diversos protagonistas que, 
longe de exercerem sua prática com 
neutralidade, não temem o posicionamento. É 
dedicado para aqueles que não se curvam 
diante das barbáries e injustiças. Que 
perseveram com coragem na busca da 
significação real de sua ação transformadora 
no mundo. Professores e Professoras, que 
exercem sua prática de forma íntegra e que 
ocupam com incumbência o lugar de 
responsabilidade pelo outro. Que oportunizam 
um processo formativo marcado pela boniteza 
e pelo encanto. Alunos e professores, que 
não são repetidores, mas atores e criadores 
das suas próprias palavras e possibilidades.  



	

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Creio que nunca precisou o professor 
progressista estar tão advertido quanto hoje 
em face da esperteza com que a ideologia 
dominante insinua a neutralidade da 
educação. Desse ponto de vista, que é 
reacionário, o espaço pedagógico, neutro por 
excelência, é aquele em que se treinam os 
alunos para práticas apolíticas, como se a 
maneira humana de estar no mundo fosse ou 
pudesse ser uma maneira neutra”. 

 
Paulo Freire 



	

YAMAUCHI, Cyntia Regina de Oliveira. Ética na Perspectiva Bakhtiniana e a 
Formação crítica Docente em tempos de Escola sem Partido: A palavra como 
fenômeno Ideológico. Monografia - Centro Universitário Nossa Senhora do 
Patrocínio, CEUNSP, Salto, 2018. 

 
 

RESUMO 
 

 

O presente ensaio teórico teve como objetivo central traçar um diálogo entre os 
fundamentos bakhtinianos e freireanos na formação crítica docente e, sobre esse 
constructo, discorrer sobre a filosofia do ato ético, do Círculo de Bakhtin e sobre os 
conceitos de Paulo Freire que pressupõe a Educação como práxis geradora de 
autonomia, conscientização e libertação. Visto que partimos de um sujeito 
compreendido como um ser-evento único, sócio-historicamente situado e 
culturalmente  imbuído, constituindo-se na relação com outros sujeitos. A questão 
específica que se intensificou e, evidentemente, foi geradora da inquietação para o 
tema se concentrou em pensar se é possível exercer uma postura docente ética, 
crítica e íntegra em uma escola sem partido? Isso porque podemos apreender 
alguns elementos que sobrevivem camuflados por várias camadas, coberto com o 
verniz do “novo”, onde o velho é apresentado como uma novidade inaugural, 
conquanto, reimprimir um sistema totalitário, tradicionalmente empregado na 
educação brasileira, só pode ter como ambição coibir, censurar e anular, tanto o 
caráter político da educação, como, consequentemente, a condição de humanidade 
do ser humano. Por isso, destacamos que tudo o que é feito e dito em sala de aula 
está articulado com fatores políticos, sociais, cultuais e ideológicos, pois esse 
espaço tem como peculiaridade a desigualdade, que faz brotar as múltiplas 
singularidades. 
 

 

Palavras-chave: Ética; Bakhtin; Formação Docente; Freire; Escola Sem Partido. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	

YAMAUCHI, Cyntia Regina de Oliveira. Ética na Perspectiva Bakhtiniana e a 
Formação crítica Docente em tempos de Escola sem Partido: A palavra como 
fenômeno Ideológico. Monografia - Centro Universitário Nossa Senhora do 
Patrocínio, CEUNSP, Salto, 2018. 

 
 

ABSTRACT 
 

 

This theoretical essay had as its central objective to establish a dialogue between the 
Bakhtinian and Freirean foundations in the critical formation of teachers and, on this 
construct, to discuss the philosophy of the ethical act, the Bakhtin Circle and Paulo 
Freire's concepts that presuppose Education as a praxis that generates autonomy, 
awareness and liberation. Since we start from a subject understood as a single 
event, socio-historically situated and culturally imbued, constituting itself in the 
relation with other subjects. The specific question that has intensified and, of course, 
triggered concern for the subject has focused on whether it is possible to exercise an 
ethical, critical and integral teaching position in a nonpartisan school? This is 
because we can perceive some elements that survive camouflaged by several 
layers, covered with the varnish of the "new", where the old is presented as an 
inaugural novelty, although, reprinting a totalitarian system, traditionally employed in 
Brazilian education, can only have ambition to restrain, to censure and annul, both 
the political character of education and, consequently, the human condition of the 
human being. Therefore, we emphasize that everything that is done and said in the 
classroom is articulated with the political, social, cultural and ideological factors, 
since this space has as its peculiarity the inequality, which causes the multiple 
singularities to emerge. 
 

 

Keywords: Ethic; Bakhtin; Teacher Training; Freire; School Without Party. 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	

SUMÁRIO 
 
 

1. INTRODUÇÃO          10 
2. CAPÍTULO I: LIAMES ENTRE ÉTICA E POLÍTICA NA EDUCAÇÃO  13 

2.1 Formação crítica Docente e o fundamento ético bakhtiniano  16 

2.2 Identidade Social Docente: Consciência de si e do outro   19 

2.3 Dialogismo em Bakhtin: A palavra como fenômeno ideológico  22 

2.4 Dialogicidade em Freire: Educação como prática Libertadora  24 

3. PROJETO DE LEI: ESCOLA SEM PARTIDO     25 
4. CONSIDERAÇÕES FINAIS: DE ONDE PARTIMOS?    34 
    REFERÊNCIAS          36



10	
	

1. INTRODUÇÃO  
 
 
 Inicialmente mostra-se indispensável fazer uma advertência ao leitor, a ética é 

uma questão fundamentalmente humana. Por conseguinte, só podemos falar de 

ética em um contexto humanamente habitado e, seguindo nesse ponto de vista o 

grande pressuposto ético: a possibilidade de tomar decisões e escolher entre esse 

ou aquele, partir de um lugar no qual lhe confere liberdade e reafirma a sua 

integridade. Embarcando no fio que conduz essa reflexão, buscaremos na 

etimologia das palavras o significado de integridade. Afinal, o que quero exprimir 

quando digo que aquela pessoa tem postura integra? 
 Integridade, do latim integritas, significa inteiro, completo. Podemos, portanto, 

compreender o motivo dessa palavra ser pertinente quando falamos de ética, 

convivência, escolhas, liberdade e responsabilidade. Alçando esse termo para o 

contexto docente, conseguimos depreender que exteriorizar a integridade na prática 

educativa faz com que o docente se apresente por inteiro para seus discentes e, 

seguindo nesta acepção, uma tentativa de assegurar a inteireza da aula, a inteireza 

da liberdade e da responsabilidade que cada ser tem politicamente no espaço que 

habita. Como educadores precisamos lembrar que as escolhas epistemológicas que 

fazemos têm implicações éticas e políticas.  

 E para que sejamos íntegros ao tema e problematização proposta, mostra-se 

imprescindível refletirmos sobre os conceitos de ética e a moral. Mas, ressalto que 

essa tentativa não tem como pretensão a separação dos termos, pois eles 

coexistem um no outro.  

Costuma-se imaginar que a moral e a ética tem como fundamento a restrição 

da liberdade e, com isso, o impedimento de fazermos algo que gostaríamos de 

realizar, sendo esta uma barreira impiedosa rumo ao prazer. Mas, refletido por esse 

viés, acabamos nutrindo um pensamento um tanto equivocado no que desrespeito 

aos conceitos, pois lhe confere uma concepção contrária ao seu verdadeiro 

significado, ou seja, não garante sua integridade. E essa confusão pode ter origem 

na etimologia das palavras, pois Moral, do latim mores, significa costume, e Ética, do 

grego, ethos, costume. Conquanto, voltando para a sua origem remota 

encontraremos o ethos enquanto morada do homem. “Sabe-se que em sua origem 

mais arcaica ethos  significou morada ou guarda dos animais, e que só mais tarde, 

por extensão, se referirá ao âmbito humano [...]. Remete à ideia de morada interior. 



11	
	

O ethos é lugar humano de segurança existencial” (RIOS, 2008, p.100 apud 

GONZÁLES, 1996). O ethos como morada do homem passou a ter o sentido de 

costume, ou seja, jeito peculiar que cada ser humano vive, e por ser peculiar 

transcende a natureza e reveste-se de um aspecto distinto nas diversas sociedades.  

 Pois bem, isso é indiscutível. O homem transcende a natureza e, retomando  

nossa discussão inicial, isso se dá por ter que exercer sua liberdade e se 

responsabilizar por ela. Utilizo um exemplo para melhor compreensão: um pássaro 

não pode escolher não voar, o vento não pode escolher não ventar, a goiabeira não 

pode escolher não dar goiabas. Por isso, quando falamos de ética estamos falando 

de um campo humanamente habitado. E esse habitar se refere ao ethos enquanto 

abrigo, neste sentido, é naquele lugar que me sinto ‘em casa’. É o lugar onde posso 

exercer minha liberdade moral em um âmbito coletivo e avaliar como a minha 

conduta vai impactar na coletividade. O homem livre é o cidadão, cujo ethos é na 

pólis, cidade. Isso posto, é fundamental acautelar-se quando voltamos para a 

etimologia das palavras, pois a palavra ‘costume’ pode ser vista de forma simplista. 

Neste caso, o ethos é o jeito inerente do homem estar com os outros na organização 

da pólis. Por esse motivo a importância de vincularmos à discussão a questão da 

liberdade, pois “quando o homem aliena a sua história, da história que está sendo, 

[...] ele perde a condição de humanidade1. Ao cuidar assim da morada que o faz 

humano, ele vai se tornando seu ethos, ele se torna ético” (POMPEIA, SAPIENZA, 

2011, p.41).  

 Por fim, podemos dizer que a moral diz respeito aos valores pessoais. Você é 

o juiz da sua conduta, quer dizer, ninguém precisa verificar, vigiar ou fiscalizar, pois 

você é livre para decidir. Podemos refletir que a ética é a reflexão sobre a moral, 

desse modo, essa reflexão se dá em um âmbito coletivo. Portanto, ser ético nos dias 

de hoje é estar aberto para participar de um grande espaço argumentativo, onde as 

pessoas são livres e tem a oportunidade de levantar o braço e defender os seus 

princípios, sem contudo, sobrepor interesses privados em detrimento dos princípios 

e interesses públicos. Agnes Heller (1982, p.166) pode nos ajudar com essa 

compreensão, “a liberdade é sempre a liberdade para algo, e não apenas liberdade 
																																																								
1Os autores referem essa alienação no sentido que a autora Hannah Arendt refere-se ao dizer sobre a banalidade    
do mal, ou seja, a perda da condição de humanidade, pois o homem é o único entre todos os outros capaz de 
tecer a sua história. A banalidade do mal, citado no livro Eichmann em Jerusalém: Um relato sobre a banalidade 
do mal, entre outras coisas, diz que Adolf Eichmann não possuía traços de caráter distorcido ou doentio, sua 
conduta diz respeito aos pressupostos que acreditava. Neste caso, cumprindo ordens, e as cumpria sem 
questioná-las.  



12	
	

de algo. Com efeito, ninguém pode ser livre se, em volta dele, há outros que não o 

são”. 

 Para estreitar nossa reflexão e retomar o fio originário da discussão, agora 

que nos predispomos a compreender os conceitos de ética e moral, trataremos do 

lócus privilegiado onde essas relações acontecem: O contexto educacional. E este é 

concebido como “instituição inserida numa estrutura social marcada por relações 

antagônicas de classes” (PATTO, 1993, p.119). Neste sentido, torna-se emergente 

que a prática docente tenha a abertura de vislumbrar o contexto educacional como 

um lugar privilegiado para a potencialização e construção dessa rede de relações, 

para que possam, de fato, legitimarem-se como seres políticos e protagonistas da 

própria história. Ou seja, para que possam viver com inteireza a sua existência, para 

que sejam íntegros, éticos e que participem democraticamente do espaço que 

habitam.  

 Portanto, o presente ensaio teórico tem como objetivo central traçar um 

diálogo entre os fundamentos bakhtinianos e freireanos na formação crítica docente 

e, sobre esse constructo, discorrer sobre a filosofia do ato ético, do Círculo de 

Bakhtin2 e sobre os conceitos de Paulo Freire3 que pressupõe a Educação como 

práxis geradora de autonomia, conscientização e libertação, pois partimos de um 

sujeito compreendido como um ser-evento único, sócio-historicamente situado e 

culturalmente  imbuído, constituindo-se na relação com outros sujeitos. “Bakhtin se 

posiciona contra qualquer tendência de monologização da existência humana, isto é, 

de negar a existência de um outro eu com iguais direitos e iguais responsabilidades” 

(FARACO, 2009, p.76). 

 Perpassando esse panorama que foi apresentado podemos utilizá-lo como 

base para a problematização. A questão específica que se intensifica e, 

evidentemente, é geradora da inquietação para o tema se concentra em termos de 

pensar se é possível, considerando a meditação acerca da moral e ética, exercer 

uma postura docente ética, crítica e íntegra em uma escola sem partido? Isso nos 

leva a pensar e problematizar outras questões: Por que a política partidária brasileira 

acha importante um projeto como esse? Na prática docente o educador tem postura 

neutra? Qual o impacto para a educação no Brasil com a aprovação do PL das 
																																																								
2 Compreende-se por perspectiva bakhtiniana os estudos de Bakhtin e seu grupo de colaboradores, conhecido 
como Círculo de Bakhtin. 
3 Considerado um dos pensadores mais notáveis da história da pedagogia mundial e influenciador do movimento 
da Pedagogia Crítica. 



13	
	

Escolas Sem Partido? E essas questões se intensificam porque “o signo para 

Bakhtin não é linguístico, mas ideológico, ou seja, é carregado de sentidos que 

dizem respeito a uma posição social, histórica e cultural. O termo ético, então, 

refere-se à vida do homem, e não ao certo e ao errado” (SILVA, 2013, p.51). E 

sendo ideológico por excelência é inexequível que o signo venha acompanhado de 

neutralidade. Nas Palavras de Freire (2002, p.42) “a educação não vira política por 

causa da decisão deste ou daquele educador. Ela é política”, e ressalta que “lavar as 

mãos em face da opressão é reforçar o poder do opressor, é optar por ele” (p.43). 

 

 

2. CAPÍTULO I: LIAMES ENTRE ÉTICA E POLÍTICA NA EDUCAÇÃO 
 
 

 A predileção em discorrer concomitantemente sobre os conceitos de ética e 

política no contexto educacional se fundamenta no liame estreito que há entre as 

noções. Podemos dizer que esse liame reserva certa intimidade, mas que, ao 

mesmo tempo, não nos impede de fazer certa distinção. A distinção mostra-se 

necessária para que possamos abrir espaço para unir, e assim observar com 

amplidão as nuances que cada qual reserva e compreender que estão 

intrinsecamente ligadas, pois “o corpo consciente e curioso que estamos sendo se 

veio tornando capaz de compreender, de inteligir o mundo, de nele intervir técnica, 

ética, estética, científica e politicamente” (FREIRE, 2001, p.9). Por isso, não 

hesitamos em advertir o leitor que, longe de ser um tema neutro, este predispõe a 

dialogar, a unir, sobretudo, a dialogar democraticamente, ou seja, sem negar ao 

outro o direito de lutar pelos seus sonhos. 

 
Em lugar da decretação de uma nova História sem classes sociais, sem 
ideologia, sem luta, sem utopia, e sem sonho, o que a cotidianidade mundial 
nega contundentemente, o que temos a fazer é repor o ser humano que 
atua, que pensa, que fala, que sonha, que ama, que odeia, que cria e recria, 
que sabe e ignora, que se afirma e que se nega, que constrói e destrói, que 
é tanto o que herda quando o que adquire, no centro de nossas 
preocupações (FREIRE, 2001, p.10). 
 

 Observando o fenômeno por esse viés não negamos que diferenças existam 

nos mais diversos discursos e contextos, mas que “não há crescimento democrático 

fora da tolerância que, significando, substantivamente, a convivência entre 

dessemelhantes, não lhes nega contudo o direito de brigar por seus sonhos” 



14	
	

(FREIRE, 2001, p.11). Sinalizamos, portanto, que “ignorar a especificidade do 

material semiótico-ideológico, é reduzir o fenômeno ideológico, é tomar em 

consideração e explicar apenas seu valor denotativo racional” (BAKHTIN, 2006, p. 

39). O Círculo de Bakhtin salientou no livro “Marxismo e Filosofia da Linguagem” 

(2006), entre outras coisas, uma espécie de ligação entre a estrutura sócio-política e 

a ideologia: A chamada psicologia do corpo social, que se manifesta nos mais 

diversos enunciados e sob diferentes formas de discurso.  

 
A psicologia do corpo social é justamente o meio ambiente inicial dos atos 
de fala de todas espécies, e é neste elemento que se acham submersas 
todas as formas e aspectos da criação ideológica ininterrupta: as conversas 
de corredor, as trocas de opinião no teatro e, no concerto, nas diferentes 
reuniões sociais, as trocas puramente fortuitas, o modo de reação verbal 
face às realidades da vida e aos acontecimentos do dia-a-dia, o discurso 
interior e a consciência autorreferente, a regulamentação social (BAKHTIN, 
2006, p.41). 
 

 Neste ponto retomo minha raiz formativa e trago para a conversa uma 

abordagem de peso dentro da Psicologia Social no Brasil, o pensamento de Silvia 

Lane. A autora nos diz que refletir sobre as contradições e as consequências de 

uma ação pode ser um avanço rumo a conscientização (LANE, 1989). “Se esta 

reflexão não ocorre, o pensar a ação se caracterizará por uma resposta pronta, tida 

como ‘verdadeira’, já elaborada pelo grupo, reproduzindo a ideologia e mantendo o 

indivíduo alienado” (LANE, 1989, p.43). Em outras palavras, seguindo o pensamento 

de Bakhtin e Lane, podemos compreender que um espaço educacional que iguala 

comete a pior das barbáries, pois cria um povo que se distancia das suas 

potencialidades, isto é, um povo alienado, um povo desumanizado. Nesta 

perspectiva, quando vivenciamos a autenticidade requerida pela prática de ensinar e 

aprender “participamos de uma experiência total, diretiva, política, ideológica, 

gnosiológica, pedagógica, estética e ética, em que a boniteza deve achar-se de 

mãos dadas com a decência e com a seriedade” (FREIRE, 2002, p.14). 

 Insistimos que ensinar não é uma mera transmissão de conhecimento, mas 

uma construção constante, testemunhada, vivenciada e protagonizada. “E tudo isso 

nos traz de novo à imperiosidade da prática formadora, de natureza eminentemente 

ética. E tudo isso nos traz de novo à radicalidade da esperança” (FREIRE, 2002, 

p.23), e nesta continuidade salientamos que  

 



15	
	

Para que a educação não fosse uma forma de política de intervenção no 
mundo era indispensável que o mundo em que ela se desse não fosse 
humano. Há uma incompatibilidade total entre o mundo humano da fala, da 
percepção, da inteligibilidade, da comunicabilidade, da ação, da 
observação, da comparação, da verificação, da busca, da escolha, da 
decisão, da ruptura, da ética e da possibilidade de sua transgressão e a 
neutralidade não importa de quê (FREIRE, 2002, p.43). 
 

 Por esse motivo que o espaço educacional é politicamente habitado e, como 

educadores, temos o dever de garantir que esse seja um ambiente integro, “e nunca, 

jamais, lutar por essa coisa impossível, acinzentada e insossa que é a neutralidade” 

(FREIRE, 2002, p.43), pois se a contradição é encarada, analisada criticamente e 

questionada, no contexto onde a discordância se dá, o processo tem coerência, 

responsabilidade, ética e integridade. Esse movimento potencializa o protagonismo 

da própria ação e tem como consequência a conscientização dos atores sociais. 

Desse modo, “a política não se rende nem se submete ao econômico, ao cálculo ou 

ao imediato, e só se realiza efetivamente por meio de sujeitos humanos e em 

contato aberto com a democracia, a ética e a vida comunitária” (NOGUEIRA, 2004, 

p.47).  

 Para que essa rede de relações converta-se de forma articulada e sincrônica, 

para que as ideias dancem e, efetivamente, fomente um espaço político por 

excelência, precisamos compreender que esse enredo não se organiza em um 

espaço de detenção do saber/poder, pois “o que está acontecendo é que poder  

deixa de ser substantivo, ou substância, ou uma coisa identificável que se conquista, 

e se torna cada vez mais verbo” (RIBEIRO, 2013, p.47, grifo do autor). Como 

Foucault (1984, p.8) bem salientou, “quando se define os efeitos do poder pela 

repressão, tem-se uma concepção puramente jurídica deste mesmo poder; 

identifica-se o poder a uma lei que diz não”. Nesse caso, seria reducionista 

colocarmos de um lado os que tem poder e do outro os que não tem, pois o poder 

não é um objeto, algo concreto. “Deve-se considerá-lo como uma rede produtiva que 

atravessa todo o corpo social muito mais do que uma instância negativa que tem por 

função reprimir” (FOUCAULT, 1984, p.8). O desafio que se intensifica, nesse caso, 

está em compreender as salas de aula de maneira ampla e articulada, pois todas as 

ações são afetadas por questões sociais de poder.  

 Nas formas de vinculação entre os homens, “a política - aqui entendida como 

modo axiológico de organização e hierarquização do poder no sentido coletivo da 

vida social -, se desenha nos caminhos que se traçam com a palavra, na luta com as 



16	
	

palavras” (GOULART, 2013, p.72). Nesse entendimento, a dimensão política 

bakhtiniana se organiza na ideologia cotidiana, ou seja, o signo define e é definido 

pelas maneiras de interações sociais, habitando o espaço cotidiano por completo e 

permeando as relações sociais. Portanto, “a palavra penetra literalmente em todas 

as relações entre indivíduos, nas relações de colaboração, nas de base ideológica 

[...] as palavras são tecidas a partir de uma multidão de fios ideológicos e servem de 

trama a todas as relações” (BAKHTIN, 2006, p.32). E esses fios ideológicos, tecidos 

nas relações cotidiana reflete sutilmente as transformações da existência social.  

 Bakhtin compreende o ato cognitivo de forma conjecturada com o ato ético e 

realidade estética, configurando-se, portanto, como ato criador. Sendo criador por 

excelência, os fios do tecido ideológico se articulam e formam uma complexa trama 

social, “transforma-se como que numa mônada que reflete tudo em si e que está 

refletida em tudo” (BAKHTIN, 2002, p.29). Por esse motivo a ética e a política no 

contexto educacional advém de um liame estreito, indissolúvel e indestrutível, como 

substância única. Logo, como educadores temos a incumbência em praticar uma 

educação politicamente responsável. 

 

 

2.1 Formação crítica Docente e o fundamento ético bakhtiniano 
 
 

 Independentemente dos estudos de Bakhtin e seu Círculo não terem sido 

elaborados com um viés educacional, acreditamos pertinente dialogar com a 

proposta filosófica que fundamenta os trabalhos do Círculo, particularmente, pelo 

projeto filosófico do ato ético. Considerado um dos principais pensadores do século 

XX, principalmente, como estudioso dos gêneros literários, linguagem e discurso e 

como filósofo, fundamentou entre 1920 e 1924 a filosofia do ato ético, conhecida 

como a filosofia do ato. Bakhtin almejava compreender a raiz dos fenômenos, 

percorrendo um caminho que não tinha como propósito a neutralidade, mas a 

dialética e, mais do que isso, o caminho dialógico (SOBRAL, 2008). Por isso, 

quando falamos de ato estamos nos referindo a um agir global e que abarca atos 

particulares. Isso posto, o objetivo de Bakhtin é o estudo do agir humano no mundo 

concreto, histórico e social. Isso explica o motivo de partimos de um sujeito 

compreendido como ser-evento único, sócio-historicamente situado e culturalmente  



17	
	

imbuído, constituindo-se na relação com outros sujeitos. Assim, afirma que “este ato 

é verdadeiramente real (ele participa do Ser-evento único) apenas em sua inteireza. 

Apenas esse ato inteiro está vivo, existe completamente e inescapavelmente - vem a 

ser, é completado” (BAKHTIN, 1993, p.20, grifos do autor), e ressalta que 

 
Cada pensamento meu, junto com o seu conteúdo, é um ato ou ação que 
realizo - meu próprio ato ou ação individualmente responsável. É um de 
todos aqueles atos que fazem da minha vida única inteira um realizar 
ininterrupto de atos. Porque minha vida inteira como um todo pode ser 
considerada um complexo ato ou ação singular que eu realizo: eu realizo, 
isto é, executo atos, com toda a minha vida, e cada ato particular e 
experiência vivida é um momento constituinte da minha vida - da contínua 
realização de atos (BAKHTIN, 1993, p.21). 
 

 Sendo responsável por primazia, o ato no contexto educacional e, 

propriamente, os atos linguísticos, são ideológicos por excelência. A linguagem na 

perspectiva bakhtiniana se funda no entrelaçar dos discursos, sejam explícitos ou 

não, abrindo espaço para as diferenças “em que a identidade se constrói pela 

convivência com a diversidade, com o outro” (SILVA, 2013, p.48). É justamente por 

isso que a educação pode potencializar o protagonismo e provocar mudanças. Não 

entraremos no mérito de julgar se essas mudanças serão positivas ou negativas, 

mas que, as paredes das salas de aula dialogam politicamente e fazem a ponte com 

o mundo.  

 O trabalho docente crítico, fundamentado em uma concepção ética, tem como 

dever proporcionar um espaço de articulação dessa rede significativa de relações e 

compreender que os atos tem implicações. É imprescindível aspirar e concretizar 

uma prática ética de responsabilidade pelos outros, a responsabilidade por nós 

mesmos e, com isso, depreender a participação responsável, pois “eu não posso 

passar sem o outro, não posso me tornar eu mesmo sem o outro; eu devo encontrar 

a mim mesmo no outro, encontrar o outro em mim” (BAKHTIN, 2010, p.323). Isso faz 

com que seja assumida a responsabilidade pelas próprias ações em relação ao 

outro e faz com que esse espaço seja habitado por um coro de vozes que se 

tencionam uma nas outras e dialoguem num campo de diferenças e semelhanças, 

isso porque “com a palavra, o homem se faz homem. Ao dizer a sua palavra, pois, o 

homem assume conscientemente sua essencial condição humana” (FREIRE, 1987, 

p.7). E por fazer essa ponte com o mundo, o discurso dialógico, em sua travessia, 

tem como objetivo que os sujeitos sejam transformadores do mundo e não meros 

expectadores.  



18	
	

 Por conseguinte, quando falamos de ato estamos referenciando o ato como 

um passo, como iniciativa, como movimento e definindo uma posição factível. Uma 

educação de qualidade, nesse entendimento, se constrói e se consolida na 

articulação das especificidades de cada ser envolvido nessa rede social e na 

pluralidade cultural envolta nessa trama cotidiana. O papel do educador é atuar 

nessa ambiguidade e assegurar que as singularidades possam ter voz, pois “no que 

se refere ao agir ético, o maior desafio de uma educação que se concebe como 

resposta responsável é garantir o conhecimento do mundo e o reconhecimento do 

outro” (KRAMER, 2013, p.31). E para que o educador possa proporcionar uma aula 

responsável e ética não podemos julgá-la de forma consequencialista. Esse é o 

problema do utilitarismo, pois se reduz o valor da conduta a uma consequência e 

não ao ato em si, ou seja, não é considerado o caminho percorrido para a 

consequência. Portanto, como educadores estamos envoltos na trama social e os 

efeitos de uma aula só poderão ser avaliados ao longo de uma vida, pois os 

conhecimentos adquiridos vão se costurando a outros conhecimentos e se 

ampliando. Assim, o aluno pode criar a sua própria concepção, agir e discutir 

criticamente a sociedade onde vive a própria vida. 

 
Trata-se de compreender que, ao contrário de uma formação pragmática 
em que todo conhecimento deve ter utilidade ou (dito de modo mais 
simples) deve servir, a escola se volta radicalmente para uma formação 
ética e política em que o conhecimento pode não servir, mas deve atuar na 
direção da liberdade e da emancipação (KRAMER, 2013, p.32). 

 
 Ora, como educadores temos o dever de assumir o ponto de partida do qual 

estamos partindo, ou seja, exercer a educação como ato responsável e presença 

ativa, deixar rastros, ensinar e cuidar do ensinar e, principalmente, garantir que os 

resquícios da história não caiam no esquecimento, isto é, que não nos tornemos 

indiferentes, negligentes a história da educação no Brasil. Uma educação que atua e 

age contra qualquer tipo de degradação e intolerância. E esses princípios são 

acolhidos no calor de um debate, de uma discussão. Por consequência, o espaço 

educativo se torna rico na exata medida que é habitado por bons argumentos, sejam 

eles os mais diversos possíveis, pois quando é vetado o direito à fala reduzimos a 

possibilidade de destino de uma sociedade e da autenticidade de quem diz. Trata-se, 

desse modo, de uma dialética dialógica, pois “as contradições permanecem vivas e 

tensas; em vez de evolução, temos explosão, um piscar de olhos em que tudo 

permanece e ao mesmo tempo muda” (KRAMER, 2013, p.37). 



19	
	

 Por fim, para explorar esse tema, foi preciso que tivesse exemplos de atos 

responsáveis, íntegros e éticos. Aprendi com Bakhtin e Freire, mas também aprendi 

com os diversos protagonistas que encarregaram-se de habitar a atitude 

responsável  na prática docente. Oportunizaram, passo a passo, que fosse ocupado 

com incumbência esse lugar de responsabilidade pelo outro. Vivenciei no processo 

formativo um conhecimento que foi marcado pela boniteza, pelo encanto. Um 

conhecimento que, longe de ser infértil, criou raízes profundas em busca de uma 

educação libertadora, inserida com responsabilidade e coerência. Um conhecimento 

que agiu em direção ao ato de transformar, ou seja, que deu outra forma para a vida 

dos protagonistas envolvidos nessa trama tecida em comunhão, alunos e 

professores, que não são repetidores, mas atores e criadores das suas próprias 

palavras e possibilidades.  

 

 

2.2 Identidade Social Docente: Consciência de si e do outro 
 
 

 Para que, de fato, seja legitimada a identidade docente como ato criador das  

próprias palavras e possibilidades, mostra-se impreterível permitir que a formação 

crítica seja um campo fértil para pensar e repensar a identidade social. Por esse 

motivo, sustentamos a perspectiva que viver em grupo viabiliza o confronto de ideias 

e sucinta a construção da identidade social, pois é no processo contínuo entre 

oposição e afinidade que ocorre a potencialização do desenvolvimento da 

individualidade. Por isso “que a consciência individual do homem só pode existir nas 

condições em que existe a consciência social. [...] reflexo da realidade, refratada 

através do prisma das significações e dos conceitos linguísticos elaborados 

socialmente” (LEONTIEV, 2004, p.94).  

 Pensar a construção da identidade pelo viés dialético é fundamental para que 

possamos compreender o psiquismo em uma relação dialética, isto é, “ao mesmo 

tempo em que transforma a natureza, também é transformadora do próprio homem” 

(FURTADO, 2007, p.84). A influência histórica-social se realiza, sobretudo, através 

da linguagem, pois “pelo que tudo indica, a linguagem se desenvolveu 

historicamente quando os seres humanos tiveram que cooperar para a sua 

sobrevivência” (LANE, 2006, p.25). Buscando, portanto, compreender o homem em 



20	
	

sua totalidade dialética, acreditamos impensável descolar o agir, o pensar e o falar, 

porque corremos o risco de cair em uma emboscada que aliena e aprisiona a 

realidade social vigente, dado que “agir sem pensar é ser um autômato; falar sem 

pensar é ser como um papagaio; falar sem agir... de boas intenções o inferno está 

cheio” (LANE, 2006, p.28). Pensar a realidade social e seus significados exige o 

ativo questionamento, que se configura em novas formas de agir que, por sua vez, 

será produto do pensamento. Esse movimento favorece a consciência de nós e do 

grupo social que estamos inseridos, por isso, acreditamos que  

 
A linguagem verbal não é somente expressão da interação e da 
compreensão recíproca na inter-relação entre indivíduos, mas identifica-se 
com a consciência; ou melhor, sem a ajuda da palavra e do discurso interior 
nunca seria possível conscientizar-se de nada. Além disso, já que as 
relações verbais, também estas, são estruturadas socialmente, percebemos 
facilmente, contrariamente a qualquer pretensão de neutralidade, que o 
psiquismo e as palavras mediante as quais se obtém a consciência são 
orientados ideologicamente (PONZIO, 2008, p.275). 
 

 É nessa direção que levantamos o questionamento da identidade social fazer 

ponte com a ideologia social vigente, pois como partimos do pressuposto dialético, 

não podemos desconsiderar as condições sociais e os modos de produção em que 

são construídas a consciência de si e do mundo. Ou seja, nossa identidade 

reproduz, na esfera ideológica, a manutenção das relações sociais necessárias para 

que as relações de produção mantenham certa linearidade e não ocorram mudanças 

drásticas na configuração social.   

 Nessa linha de pensamento é assumida uma visão de sujeito multifacetado, 

pois “nossa história de vida é determinada pelas condições históricas do nosso 

grupo social, ou seja, como estes papéis que aprendemos a desempenhar foram 

sendo definidos pela sociedade” (LANE, 2006, p.23). Por isso, salientamos esse 

como sendo um momento crítico na história da educação no Brasil, novamente. De 

tempos em tempos a história se atualiza e, por conseguinte, não podemos cair nas 

velhas armadilhas domesticadoras e alienantes, pois, como dito anteriormente, 

“quando o homem aliena a sua história, da história que está sendo, [...] ele perde a 

condição de humanidade” (POMPEIA, SAPIENZA, 2011, p.41).  

 Doravante, a condição de humanidade é perdida em sistemas totalitários, e a 

ideologia totalitária está impregnada no campo educacional. Isso porque podemos 

apreender alguns elementos que sobrevivem camuflados por várias camadas e 

coberto com o verniz do “novo”, quer dizer, onde o velho é apresentado como uma 



21	
	

novidade inaugural, conquanto, reimprimir um sistema totalitário só pode ter como 

ambição coibir, calar, censurar e anular, tanto o caráter político da educação como, 

consequentemente, a condição de humanidade do ser humano. 

 Haja vista, torna-se contundente a necessidade de pensar e repensar o 

contexto educacional como um lócus privilegiado para o desenvolvimento da 

consciência de si e do mundo, e a oportunidade se renova a cada instante, no 

cotidiano. Nessa construção cotidiana da identidade docente, que acontece passo a 

passo, onde as contradições tencionam umas nas outras, existe a oportunidade de 

legitimarem-se como seres políticos e protagonistas da própria história. Isso para 

que possam viver com inteireza a sua existência, para que sejam íntegros, éticos e 

que participem democraticamente do espaço que habitam.  

 “Observa-se então que o professor não pode manter atitudes de neutralidade 

ética com relação aos problemas da vida e com relação aos valores. Isso porque 

não se separa o cidadão do professor” (ARRUDA, 2002, p.76). A construção da 

identidade social docente exige uma práxis profissional comprometida com o coletivo 

e com a ativa construção dos protagonistas que constituem e incorporam os mais 

diversos papéis. Um desafio presente e constante que se mostra é o compromisso 

em educar, e se realiza de forma decidida, consciente e corajosa, pois 

“comprometer-se com a desumanização é assumi-la e, inexoravelmente, 

desumanizar-se também” (FREIRE, 1979, p.9).  

 A reflexão sobre o processo ensino/aprendizagem pode ser “compreendido 

como instrumento da emancipação e libertação” (FRANCO; VOLPE, 2011, p.35). 

Segundo a concepção de Paulo Freire, a libertação do homem oprimido, tão 

necessária a si e ao opressor, será possível mediante a uma nova concepção de 

educação: a educação libertadora, aquela que vai remar na contramão da 

dominação (FREIRE, 1987). Ressalta também que “quanto mais lhes imponha 

passividade, tanto mais ingenuamente, em lugar de transformar, tendem a adaptar-

se ao mundo, à realidade parcializada nos depósitos recebidos” (FREIRE, 1987, 

p.34). 

 Do mesmo modo, pensando a identidade docente pelo viés bakhtiniano, 

encontramos uma filosofia comprometida com o processo, na qual o agente também 

faz parte desse processo, pois “apenas esse ato inteiro está vivo, existe completa e 

inescapavelmente - vem a ser, é completado. Ele é um participante real vivo no 

evento em processo do Ser: ele está em comunhão com a unidade única do Ser em 



22	
	

processo” (BAKHTIN, 1993, p.20). E essa insistência de singularização do sujeito 

reside no fato do diálogo ser o meio de aproximação criativo entre as palavras do eu 

falante às palavras do outro.  

 Logo, nessa relação de alteridade4 ninguém sai inalterado, pelo contrário, a 

experiência educativa proporciona a metamorfose constante do ser-evento único, 

que se constitui com os outros, situado sócio-historicamente nessa rede significativa 

de relações, campo fértil para a construção da identidade, dado que é nesse lugar 

de multiplicidade que a linguagem se manifesta. Por isso, destacamos que tudo o 

que é feito e dito em sala de aula está articulado com o fatores políticos, sociais, 

cultuais e ideológicos, pois esse espaço tem como peculiaridade a desigualdade, 

que faz brotar as múltiplas singularidades. 

 

 

2.3 Dialogismo em Bakhtin: A palavra como fenômeno ideológico  

 

 

 Para Bakhtin “aprender a falar é aprender a estruturar enunciados (porque 

falamos por enunciados e não por orações isoladas e, menos ainda, é óbvio, por 

palavras isoladas” (1997, p.302). Por isso, o conceito de dialogismo é base 

fundamental para apreensão da Filosofia bakhtiniana e, mais do que isso, da 

concepção de linguagem e mundo. Conquanto, mostra-se necessário, previamente, 

a abstração da noção de discurso, para o dialogismo ser meditado com amplidão. 

Para o autor a substância da língua é alicerçada em congruência com as relações 

sociais e via interação verbal, e evidencia “a língua em sua integridade concreta e 

viva e não a língua como objeto específico da linguística, obtido por meio de uma 

abstração absolutamente necessária de alguns aspectos da vida concreta do 

discurso” (BAKHTIN, 2010, p.207). Com essa linha de pensamento, busca-se 

alcançar a língua em ação e enunciação, ou seja, viva em sua integridade concreta 

																																																								
4A primeira grande proposta de Bakhtin é na relação constitutiva entre o eu e o outro. A alteridade é o espaço da 
constituição das individualidades: é sempre o outro que dá ao seu uma completude provisória e necessária, 
fornece os elementos que o encorpam e que o fazem ser o que é. No corpo biológico que somos constituídos 
histórica e geograficamente o sujeito que seremos, não sempre o mesmo, mutável segundo suas relações, 
incompleto e inconcluso. Muitos e um só: unidade e unicidade, que por histórica não significa permanência do 
mesmo, mas mutabilidade no supostamente mesmo. Este princípio da alteridade está presente em toda obra de 
Bakhtin (GERALDI, 2013, p.12-13). 



23	
	

e constituída nas relações sociais. Isso porque se constrói entre, pelo menos, dois 

interlocutores. Essa é a nascente do dialogismo. 

 Contudo, a noção de dialogismo em Bakhtin não está vinculado ao diálogo 

face a face, mas sim entre discursos, pois “o interlocutor só existe enquanto discurso” 

(FIORIN, 2006, p.166). Isso quer dizer que o enunciado5  se relaciona com a 

realidade histórica social e “é um elo na cadeia da comunicação verbal e não pode 

ser separado dos elos anteriores que o determinam por fora e por dentro, e 

provocam nele reações-respostas imediatas e uma ressonância dialógica” 

(BAKHTIN, 1997, p.320). Nesse ponto, mostra-se importante ressaltar que no 

pensamento bakhtiniano as relações dialógicas podem ser tanto de aceitação como 

de recusa, de divergência ou de convergência, contratuais ou polêmicas6. Por esse 

motivo que, “se a sociedade é dividida em grupos sociais, com interesses 

divergentes, então os enunciados são sempre o espaço de luta entre vozes sociais, 

o que significa que são inevitavelmente o lugar da contradição” (FIORIN, 2006, p.28).  

 Para o filósofo russo o signo tem sempre um sentido ideológico7, por envolver 

os diversos fios que tecem o tecido social, abarcando suas diversas manifestações, 

ou seja, gestos, expressão facial, entonação da voz e, neste sentido, afirma que “a 

palavra está sempre carregada de um conteúdo ou de um sentido ideológico ou 

vivencial” (BAKHTIN, 2006, p.96). Observando o fenômeno por essa perspectiva 

podemos compreender que toda enunciação é uma resposta a algo, isto é, somente 

reagimos as palavras que aguçam em nós uma vibração ideológica. Por isso afirma 

que a palavra é ideológica por excelência e o modo mais puro de relação social, isso 

porque 

 
A palavra não é somente o signo mais puro, mais indicativo; é também um 
signo neutro. Cada um dos demais sistemas de signos é específico de 
algum campo particular da criação ideológica. Cada domínio possui seu 
próprio material ideológico e formula signos e símbolos que lhe são 
específicos e que não são aplicáveis a outros domínios. O signo, então, é 

																																																								
5 Ao contrário do que quer fazer crer uma leitura da obra de Bakhtin guiada pelo marxismo vulgar, o filósofo não 
nega a existência da língua nem condena seu estudo. Ao contrário, considera-o necessário para compreender as 
unidades da língua. No entanto, ele mostra que a fonologia, a morfologia ou a sintaxe não explicam o 
funcionamento real da linguagem. Por isso, propõe a criação da translinguística, que teria como objeto o estudo 
dos enunciados, o que significa dizer o exame das relações dialógicas entre eles, dado que são necessariamente 
dialógicos (FIORIN, 2006, p.23, grifo do autor). 
6	O vocábulo diálogo significa, entre outras coisas, solução de conflitos, entendimento, promoção de consenso, 
busca de acordo, o que poderia levar a pensar que Bakhtin é o filósofo da grande conciliação entre os homens. 
Não é nada disso. […] A relação contratual com um enunciado, a adesão a ele, a aceitação de seu conteúdo faz-
se no ponto de tensão dessa voz com outras vozes sociais (FIORIN, 2016, p.28, grifo do autor). 
7 No Círculo de Bakhtin, a concepção de ideologia abrange a arte, filosofia, ética, política, ciência.  



24	
	

criador por uma função ideológica precisa e permanece inseparável dela. A 
palavra, ao contrário, é neutra em relação a qualquer função ideológica 
específica. Pode preencher qualquer espécie de função ideológica: estética, 
científica, moral, religiosa (BAKHTIN, 2006, p.35, grifo do autor).  

 
 Portanto, é um signo neutro pelo fato de manter neutra a relação a qualquer 

função ideológica peculiar, mas é acompanhado por fenômenos ideológicos. “Além 

disso, existe uma parte muito importante da comunicação ideológica que não pode 

ser vinculada a uma esfera ideológica particular: comunicação da vida cotidiana” 

(BAKHTIN, 2006, p.35). Para Bakhtin, a palavra compreende cinco peculiaridades: 

pureza semiótica, neutralidade ideológica, implicação na comunicação humana 

ordinária, possibilidade de interiorização e presença em todo ato consciente  

(BAKHTIN, 2006). Quando o autor faz menção ao cunho ideológico da palavra na 

cotidianidade, está se referindo a importância, como já citado anteriormente, da 

psicologia do corpo social, ou seja, “a psicologia do corpo social se manifesta 

essencialmente nos mais diversos aspectos da ‘enunciação’ sob a forma de 

diferentes modos de discurso, sejam eles interiores ou exteriores” (BAKHTIN, 2006, 

p.41, grifo do autor), pois cotidiano, do latim cotidie ou cotidianus, expressa todos os 

dias, o dia-a-dia, o diário e habitual. Conquanto, não se trata de uma cotidianidade 

medíocre, mas em descobrir o incomum no reiterado. Neste sentido, não podemos 

correr o risco de desvincular a palavra da realidade concreta e cotidiana. 

 

 

2.4 Dialogicidade em Freire: Educação como prática Libertadora 
 
 

 A dialogicidade é um dos principais alicerces da teoria de Paulo Freire, pois, o 

diálogo, tendo como fundamento a prática da liberdade, se historiciza no seu 

contexto imediato. A concepção freiriana sobre a linguagem, no processo de 

ensino/aprendizagem, caminha para uma articulação com a filosofia do Círculo de 

Bakhtin. E essa articulação acontece porque a dialogicidade passa a ser um 

instrumento social de humanização e de libertação das estruturas que aprisionam o 

ser humano em práticas alienantes de suas próprias condições. Logo, não dissocia a 

sua relação com o mundo, pois “é assim que compreendemos as palavras e 

somente reagimos àquelas que despertam em nós ressonâncias ideológicas ou 

concernentes à vida” (BAKHTIN, 2006, p. 95). 



25	
	

 Para Freire, o diálogo é um fenômeno humano que se constitui, 

essencialmente, pela ação e reflexão, dado que “não é no silêncio que os homens 

se fazem, mas na palavra, no trabalho, na ação-reflexão” (FREIRE, 1987, p.44). Por 

isso, o discurso, processo e produto da exteriorização da língua, é sempre 

ideológico, seja na manutenção ou transformação do sistema social vigente. A 

concepção dialética do diálogo configura-se como um caminho pelo qual os homens 

significam sua condição de humanidade, ou seja, o diálogo é o componente 

humanizador e transformador da realidade, pois “o diálogo autêntico - 

reconhecimento do outro e reconhecimento de si, no outro - é decisão e 

compromisso [...]. Não há consciências vazias; por isto os homens não se 

humanizam, senão humanizando o mundo” (FREIRE, 1987, p.11).  

 Esse caminho se totaliza mediante um projeto político-pedagógico que 

oportuniza educandos e educadores construírem e reconstruírem os conhecimentos, 

em um referencial epistemológico que tem como práxis a transformação da 

sociedade, com o propósito de instaurar a igualdade, a justiça e a democracia. No 

capítulo intitulado “A dialogicidade, essência da educação como prática da 

liberdade”, na obra Pedagogia do Oprimido, escrito no exílio político em 1968, Freire 

alertou sobre a urgência em exercer uma prática educativa de maneira corajosa em 

detrimento da opressão exercida na educação, pois esse cenário de um contra todos, 

do professor como o detentor do saber/poder, inviabiliza uma prática libertadora. 

Isso porque o diálogo não acontece “se não há humildade” (FREIRE, 1987, p.46), 

pois 

 
Como posso dialogar, se me admito como um homem diferente, virtuoso por 
herança, diante dos outros, meros ‘isto’, em quem não reconheço outros 
eu? Como posso dialogar, se me sinto participante de um ‘gueto’ de 
homens puros, donos da verdade e do saber, para quem todos os que estão 
fora são ‘essa gente’, ou são ‘nativos inferiores’? Como posso dialogar, se 
parto de que a pronúncia do mundo é tarefa de homens seletos e que a 
presença das massas na história é sinal de sua deterioração que devo 
evitar? Como posso dialogar, se me fecho à contribuição dos outros, que 
jamais reconheço, e até me sinto ofendido com ela? Como posso dialogar 
se temo a superação e se, só em pensar nela, sofro e definho? (FREIRE, 
1987, p.46). 
 

 No entanto, essa prática educativa é concebida de forma subversiva pelo 

conservadorismo, visto que o pensamento crítico, a inquietação em torno dos 

conteúdos, o direito de poder levantar o braço e expressar-se livremente, “não 

aceitando a dicotomia mundo-homens” (FREIRE, 1987, p.47), é obscurecida em 



26	
	

afirmações do tipo: A consciência crítica é anárquica; esse pensamento reproduz a 

ideologia de esquerda; vai pra Cuba; professor doutrinador; escola não pode ter 

partido; educação deve ser neutra, etc... Todavia, esses jargões evidenciam a 

cultura pedagógica que não legitima o diálogo, pois se apoiam historicamente em 

frases ditas sem passar pelo crivo da consciência, simplesmente, reproduzindo a 

ideologia vigente, como: Aluno bom é aluno quieto; professor bom é aquele que tem 

domínio sobre seus alunos; professor bom é aquele que impõe autoridade; aluno 

que pergunta atrapalha a aula. Esses dizerem, contudo, configuram-se como uma 

prática monológica. 

 Paulo Freire chamou a educação “bancária” de uma prática domesticadora, 

onde os alunos são objetos passivos que devem ser dominados pelos professores e 

“enchidos” com os conteúdos ministrados por quem detém o poder/saber, indo na 

contramão de uma prática libertadora. “São mortos sem vida, são sombras de gente, 

homens, mulheres, meninos, desesperançados e submetidos a uma permanente 

guerra invisível em que o pouco de vida que lhes resta vai sendo devorada” 

(FREIRE, 1987, p.99) e calada, paralisada, ignorada. Na prática bancária os sujeitos 

envolvidos nessa trama que forma a rede de relações sociais são considerados 

como iguais, num mundo que também é alicerçado em oportunidades iguais e, 

principalmente, atingindo um sistema de ensino neutro e isento de ideologias, pois 

recebem a mesma trouxa normatizada de conhecimentos, desconsiderando as 

experiências individuais. Do ponto de vista pedagógico, a prática monológica não 

valoriza a multiplicidade de vozes e interlocutores que dão vida e movimento para o 

processo educativo, mostrando-se como uma prática destituída de sentido, pois 

 
Numa tal concepção é evidente que os alfabetizandos sejam vistos como 
puros objetos do processo de aprendizagem da leitura e da escrita, e não 
como seus sujeitos. Enquanto objetos, sua tarefa é “estudar”, que dizer, 
memorizar as assim chamadas lições de leitura, de caráter alienante, com 
pouquíssimo que ver, quando têm, com a sua realidade sócio-cultural 
(FREIRE, 1981, p.37). 
 

 Podemos dizer que na prática monológica somos conduzidos rumo à 

manutenção das desigualdades sociais, pois o aluno, protagonista do processo, não 

tem a oportunidade de ler o mundo a partir da sua realidade e compreender como as 

relações de poder são integradas e perpetuadas ao longo da história. Uma 

educação que mantém os sujeitos, protagonistas do processo, submersos na 



27	
	

alienação e ingenuidade, só pode ter como objetivo formar uma população passiva e 

acrítica e “pobre de atividades” (FREIRE, 1967, p.102). 

 Tendo como asserção a relação dialética entre opressor e oprimido, Freire 

discutiu o processo de desumanização e humanização da prática educativa. 

Portanto, o dialogismo em Freire apresenta três dimensões: a existencial, ético-

política e metodológica (FREIRE, 1987), por isso, “a conquista implícita no diálogo é 

a do mundo pelos sujeitos dialógicos, não a de um pelo outro. Conquista do mundo 

para a libertação dos homens” (FREIRE, 1987, p.45).  

 Igualmente, quando atingimos uma linguagem que tem como pretensão 

formar cidadãos conscientes e críticos, engajados na busca em transformar a 

realidade vivenciada, proporcionamos um processo educativo vivenciado com 

inteireza, com plenitude, pois esse o faz livremente em um encontro solidário. É 

desconstruir a visão naturalizada de ser, tão reforçada pelas ciências, e conceber o 

aluno como um ser que tem a potencialidade para aprender e apreender, a cada dia. 

É dar voz para essas vidas que se apresentam, pois, como disse Eduardo Galeano 

(2001, p.230)8:  

 
A Utopia está lá no horizonte. Me aproximo dois passos, ela se afasta dois 
passos. Caminho dez passos e o horizonte corre dez passos. Por mais que 
eu caminhe, jamais alcançarei. Para que serve a utopia? Serve para isso: 
Para que eu não deixe de caminhar. 

 

 

3. PROJETO DE LEI: ESCOLA SEM PARTIDO 
 
 

 O Projeto de Lei das “Escolas sem Partido”, também difundido como “Lei da 

Mordaça”, teve sua nascente em 2003, com a iniciativa do procurador do Estado de 

São Paulo Miguel Nagib9. Essa discussão tomou proporções maiores com os PLs do 

Senador Magno Malta 193/2016 e do Deputado Federal Izalci Lucas Ferreira 

867/2015, indo em direção das preocupações do “Movimento Escola sem Partido”, 
																																																								
8	Dizeres de Fernando Birri, citado por Eduardo Galeano, quando estavam ministrando uma palestra na 
Universidade de Cartagena. Texto original: “Ella está en el horizonte — dice Fernando Birri —. Me acerco dos 
pasos, ella se aleja dos pasos. Camino diez pasos y el horizonte se corre diez pasos más allá. Por mucho que yo 
camine, nunca la alcanzaré. ¿Para qué sirve la utopía? Para eso sirve: para caminhar”. In: Las Palabras 
Andantes. 5.Ed. Argentina: Buenos Aires, 2001, 234p. 
9 Entrevista de Miguel Nagib com a explicitação dos pressupostos do Escola sem Partido. Disponível em: 
http://escolasempartido.org/midia/%20395-entrevista-de-miguel-nagib-a-revista-profissao-mestre/. Acesso em: 
05/04/2018.  



28	
	

onde os “procedimentos de vigilância, controle e criminalização são particularmente 

explicitados em modelos de anteprojetos de leis federais, estaduais e municipais, 

fornecidos no site10 do Escola sem Partido” (ALGEBAILE, 2017, p.64).  

 No site, é explicitado o objetivo central do movimento que “foi criado para dar 

visibilidade a um problema gravíssimo que atinge a imensa maioria das escolas e 

universidades brasileiras: a instrumentalização do ensino para fins políticos, 

ideológicos e partidários” (ESCOLA SEM PARTIDO, s/d) e, neste sentido, validando 

que o sistema totalitário está impregnado no contexto educacional. Isso porque 

podemos apreender alguns elementos que sobrevivem camuflados por várias 

camadas, coberto com o verniz do “novo”, onde o velho é apresentado como uma 

novidade inaugural, conquanto, reimprimir um sistema totalitário, tradicionalmente 

empregado na educação brasileira, só pode ter como ambição coibir, censurar e 

anular, tanto o caráter político da educação, como, consequentemente, a condição 

de humanidade do ser humano.  

 E esse verniz tem camada espeça o suficiente para camuflar o velho11 em um 

discurso retórico incoerente em suas entrelinhas e totalitário em sua raiz, pois esse 

verniz faz resplandecer as barbáries de forma velada, perpetuando o olhar cruel e 

desumano, uma vez que esse olhar está revestido pela perversidade e pelo ódio. 

Nas palavras de Touraine (1996, p.10) o fenômeno totalitário, traduzido 

explicitamente como o ódio à democracia, foi “a maior desgraça” experimentada. 

 No projeto de Lei 193/2016 no art.2º existe uma incoerência carregada de 

eufemismo. De um lado coloca-se: I - neutralidade política, ideológica e religiosa do 

Estado; e na sequência II - pluralismo de ideias no ambiente acadêmico (SENADO 

FEDERAL, 2016, p.1). Como é possível habitar um espaço com ideais plurais, 

liberdade de aprender e ensinar, em uma escola que pressupõe a neutralidade 

política, ideológica e religiosa?  

 Ainda nos objetivos descritos no site podemos perceber de forma 

escancarada a manobra de manipulação. Simultaneamente ressaltam: “sabemos 

que o conhecimento é vulnerável à contaminação ideológica e que o ideal da 
																																																								
10 Movimento Escola sem Partido: Disponível em: http://www.escolasempartido.org. Acesso em: 05/04/2018. 
11O acordo MEC/USAID surgiu da necessidade de adequar o ensino superior brasileiro com os pressupostos 
norte-americano. Foi feito um convênio entre o Ministério da Educação (MEC) e a United States Agency for 
International Development (USAID), utilizando como pano de fundo o Golpe Militar de 1964. Ficou explicito o 
poder a atuação da USAID no Brasil a fim de perpetuar o modelo de dominação política e ideológica do povo 
brasileiro através da política de Aliança para o Progresso. Esse assunto foi amplamente discutido no artigo 
intitulado: A USAID, o regime militar e a implantação das Escolas Polivalentes no Brasil. Disponível em: 
http://www.revistaepistemologi.com.ar/biblioteca/07ARAUJO%281%29.pdf. Acesso em: 05/04/2018. 



29	
	

perfeita neutralidade e objetividade é inatingível. Mas sabemos também que, como 

todo ideal, ele pode ser perseguido” (ESCOLA SEM PARTIDO, s/d). Também 

evidenciam que “paralelamente, é fundamental que as escolas adotem medidas 

concretas para assegurar a diversidade de perspectivas ideológicas nos seus 

respectivos corpos docentes” e advertem “afinal, em matéria de conhecimento, o 

pior dos mundos é o do monopólio ideológico” (ESCOLA SEM PARTIDO, s/d). A 

visão, supostamente democrática, na realidade está respaldada em uma ideologia 

que tem como pressuposto a visão antidemocrática, naturalizada e totalitária do 

processo educativo. 

 As incoerências perpetuam nos objetivos do projeto, uma vez que ao 

justificarem o pressuposto que partem, na relação docente e discente, visualizamos 

nitidamente, como discutido anteriormente que “o que está acontecendo é que poder  

deixa de ser substantivo, ou substância, ou uma coisa identificável que se conquista, 

e se torna cada vez mais verbo” (RIBEIRO, 2013, p.47, grifo do autor), a saber: “Na 

sala de aula, o professor é a autoridade máxima. Os alunos devem respeitá-lo e 

obedecê-lo. Por isso, não é ético que o professor se aproveite dessas 

circunstâncias, isto é, da situação de aprendizado para ‘fazer a cabeça’ dos alunos 

(ESCOLA SEM PARTIDO, s/d). Curiosamente, utilizam como tópico de abertura 

dessa fala a seguinte frase “pelo respeito à integridade intelectual e moral dos 

estudantes” (ESCOLA SEM PARTIDO s/d), evidenciando, portanto, o caráter 

disciplinador, que tem por objetivo forjar “a percepção de uma ampla adesão social e 

ocultam significativamente a assimetria profunda entre sua coordenação 

centralizada, em termos pessoais e políticos, e a variedade dispersa daqueles que 

aparecem como apoiadores” (ALGEBAILE, 2017, p.67). Por isso, mais uma vez 

mostra-se evidente que esse objetivo tem como pretensão coibir os alunos, pois 

integridade e obediência são heterogêneas. 

 A justificativa para o anteprojeto 867/2015 está alicerçado, principalmente, em 

um modo totalitário, pois adverte que “é fato notório que professores e autores de 

livros didáticos vêm-se utilizando de suas aulas para tentar obter a adesão dos 

estudantes a determinadas correntes políticas e ideológicas” (CÂMARA DOS 

DEPUTADOS, 2015, p.5) e salientam que essa preocupação se faz presente pelo 

fato de estarem adotando “padrões de julgamento e de conduta moral - 

especialmente moral sexual - incompatíveis com os que lhe são ensinados por seus 

pais e responsáveis” (CÂMARA DOS DEPUTADOS, 2015, p.5). Isso porque, em 



30	
	

2011, o Ministério da Educação estava engajado na produção dos materiais do 

Projeto Escola sem Homofobia. 

 Portanto, ao defenderem que a postura do aluno deve ser obediente, e a do 

professor como de autoridade máxima, reimprime-se o modelo de escola 

conservadora, uma vez que “as possibilidades decorrem da assunção lúcida, ética, 

dos limites e não da obediência medrosa e cega a eles” (FREIRE, 2000, p.18). Por 

isso, quando a postura docente não está alinhada aos interesses do Estado, essa é 

considerada subversiva. De modo geral, é possível apurar que nos PLs do 

Movimento Escola sem Partido, nega a existência da ação política no campo 

educacional, pressupondo a possibilidade de neutralidade. Ou seja, está 

fundamentada em um único ponto de partida.  

 
Posso não aceitar a concepção pedagógica deste ou daquela autora e devo 
inclusive expor aos alunos as razões por que me oponho a ela mas, o que 
não posso, na minha crítica, é mentir. É dizer inverdades em torno deles. O 
preparo científico do professor ou da professora deve coincidir com sua 
retidão ética. É uma lástima qualquer descompasso entre aquela e esta. 
Formação científica, correção ética, respeito aos outros, coerência, 
capacidade de viver e de aprender com o diferente, não permitir que o 
nosso mal-estar pessoal ou a nossa antipatia com relação ao outro nos faça 
acusá-lo do que não fez são obrigações a cujo cumprimento devemos 
humilde mas perseverantemente nos dedicar (FREIRE, 2002, p.10). 
 

 Os adeptos da perspectiva totalitária estão difundindo que a educação neutra 

é a única capaz de instaurar a verdade, “e não como ideologia, assim socialismo é 

ideológico e liberalismo não, defender a ampliação dos direitos de minorias é 

ideológico e doutrinário, defender a heteronormatividade não” (PICOLI, 2017, p.9). 

Ao pressupor uma obediência hierárquica12 viola-se completamente o caráter integro 

da educação, uma vez que “não basta, portanto afirmar que a educação é política. O 

verdadeiro problema é saber em que ela é política” (CHARLOT, 1983, 13). O  

contato com a democracia ocorre através da ação responsável, que cria a 

possibilidade de inauguração plural da vida ativa, em movimento, e que faz os 

sujeitos sócio-historicamente situados e culturalmente  imbuídos, se constituírem na 

relação com outros sujeitos em um espaço público. O totalitarismo busca eliminar 

todo espaço público onde a política possa se manifestar, a começar pelas 

																																																								
12“Podemos observar que toda disciplina e hierarquia militar se baseiam no princípio de que qualquer ordem é 
lei, e, se desobedecida, acarreta necessariamente um dano físico - desde a punição até a morte. A insubordinação  
é negação da própria instituição: portanto nenhuma ordem pode ser questionada e, neste sentido, as palavras têm 
só um significado possível, para que a ação ocorra automaticamente ao som do comando, isto é, o soldado não 
pode, nem deve pensar, pois seus superiores pensam por ele” (LANE, 2006, p.30). 



31	
	

instituições educacionais. Percebemos o grande perigo que a educação totalitária 

produz, a banalidade do mal e a perda da humanidade, pois pressupõe o extermínio 

do diferente. 

 Por isso, “a exigência de emancipação parece ser evidente numa 

democracia” (ADORNO, 2006, p.168), para que assim possamos, por certo, 

assegurar que o processo educativo seja íntegro em sua raiz. Está claro, portanto, o 

cunho doutrinador dos PLs do Movimento Escola Sem Partido e a tendência 

totalitária que manifestam através de seus objetivos, alicerçado em um método 

pedagógico que transforma os educandos em uma massa sem vida, sem iniciativa. 

E essa visão, caros senhores, parte de um pressuposto epistemológico que, longe 

de ser neutro, está fundamentado na filosofia positivista, que conduz ao 

funcionamento da máquina humana, mas nunca para pensar e questionar o mundo. 

A educação brasileira está  tendenciada ao ‘progresso’ e a ‘ordem’13 que “simboliza 

a tragédia da formação na sociedade capitalista. A semiformação obscurece, mas ao 

mesmo tempo convence” (ADORNO, 2006, p.22). 

 Arendt (1999) descreveu em seu livro: “Eichmann em Jerusalém: Um relato 

sobre a Banalidade do mal”, entre outras coisas, o exemplo de uma pessoa incapaz 

de pensar. Eichmann não demonstrava, segundo a autora, um perfil de 

personalidade doentio ou demoníaco, “mas era impossível tomar consciência de 

seus atos e pensá-los como maus porque lhe era impossível captá-los sob uma luz 

diferente da sua, ou seja, foi educado para receber ordens, para funcionar e não 

para pensar” (VICENTE, 2010, p.9). É a partir dessa perspectiva de ação que o 

Movimento das Escolas sem Partido, por meio dos PLs 867/2015 e 193/2016, 

alicerçam a extinção das discussões éticas, políticas e morais no contexto 

educacional, revelando a concepção difusa, tanto do processo educativo, como do 

educando: o aluno é visto como passivo, como acrítico e passível de ser doutrinado. 

 
Porém, apenas quando confrontamos as nossas representações sociais 
com as nossas experiências e ações, e com as de outros do nosso grupo 
social, é que seremos capazes de perceber o que é ideológico em nossas 
representações e ações consequentes. Ou seja, pensar a realidade e os 
significados atribuídos a ela, questionando-os de forma a desenvolver ações 
diferenciadas, isto é, novas formas de agir, que por sua vez serão objeto de 

																																																								
13	O positivismo de Auguste Comte chegou ao Brasil em meados do século XIX. O pensamento pedagógico 
positivista estava voltado para a burguesia, ou seja, a elite. O positivismo defende que a única forma de atingir o 
conhecimento verdadeiro é através do conhecimento científico, isto é, essa é a única maneira de alcançar o 
progresso. No Brasil essa corrente filosófica foi amplamente disseminada pelas instituições de ensino militar 
(OLIVEIRA, 2010). 



32	
	

nosso pensar, é que nos permitirá desenvolver a consciência de nós 
mesmos, de nosso grupo social (LANE, 2006, p.36). 
 

 Isso pressupõe que, ao assegurar a educação crítica, os próprios alunos 

serão capazes de discernir entre um discurso tendencioso e um discurso que tem 

como objetivo o ato de educar e aguçar o questionamento em torno da temática 

apresentada, de fazer desabrochar a capacidade de pensamento e decisão do seu 

próprio ponto de partida. Isso nos remete, retomando o fio originário que conduziu a 

discussão, à concepção do ato ético de Bakhtin.  

 O trabalho docente crítico, fundamentado em uma concepção ética, tem como 

dever proporcionar um espaço de articulação dessa rede significativa de relações e, 

principalmente, compreender que os atos tem implicações. Nesta perspectiva, é 

imprescindível aspirar e concretizar uma prática ética de responsabilidade pelos 

outros, a responsabilidade por nós mesmos e, com isso, depreender a participação 

responsável, ou seja, “agir é sempre comprometer-se, agir é sempre ser interpelado 

pelo outro do ponto de vista ético, agir é sempre ser chamado à responsabilidade e 

à responsividade” (SOBRAL, 2008, p.232). Isso faz com que seja assumida a 

responsabilidade pelas próprias ações em relação ao outro e faz com que esse 

espaço seja habitado por um coro de vozes que se tencionam uma nas outras e 

dialoguem num campo de diferenças e semelhanças, isso porque “o psiquismo e a 

ideologia estão em interação dialética constante” (BAKHTIN, 2006, p.17). 

 
Bakhtin mesmo alerta que não aceita ser medíocre dialeticamente, e por 
isso vai construir o conceito no movimento, sempre se dando entre a 
instabilidade e a estabilidade, e não na estabilização que vem pela 
aceitação da primazia do sistema e da estrutura; vai construir o conceito na 
concretude do acontecimento, e não na perspectiva idealista (MIOTELLO, 
2017, p.168). 
 

 Para pensar na concretude ideológica do Movimento das Escolas sem 

Partido, precisamos compreender a ideologia do cotidiano. Ou seja, não basta 

apenas “entender a ideologia como falsa consciência, vista como disfarce e 

ocultamento da realidade social” (MIOTELLO, 2017, p.168), assim como difundido 

pelos marxistas. Bakhtin e seu Círculo ampliaram o conceito de ideologia marxista 

ao integrarem a ideologia do cotidiano que “é considerada como aquela que brota e 

é constituída nos encontros casuais e fortuitos, no lugar do nascedouro dos sistemas 

de referência, na proximidade social com as condições de produção e reprodução da 

vida” (MIOTELLO, 2017, p.169). Nesse entendimento, a dimensão política 



33	
	

bakhtiniana se organiza na ideologia cotidiana, ou seja, o signo define e é definido 

pelas maneiras de interações sociais, habitando o espaço cotidiano por completo e 

permeando as relações sociais.  

 Portanto, “a palavra penetra literalmente em todas as relações entre 

indivíduos, nas relações de colaboração, nas de base ideológica [...] as palavras são 

tecidas a partir de uma multidão de fios ideológicos e servem de trama a todas as 

relações” (BAKHTIN, 2006, p.32). E esses fios ideológicos, tecidos nas relações 

cotidiana reflete sutilmente as transformações da existência social. Com isso, não 

cabe pensar que a ideologia por trás do Movimento das Escolas sem Partido tem 

como intensão apenas falsear a consciência, mas sim como “expressão de uma 

tomada de posição determinada” (MIOTELLO, 2017, p.169). Por isso que não existe 

posição neutra nos PLs, pois “o signo e a situação social estão indissoluvelmente 

ligados” (BAKHTIN, 2006, p.17).  

 Seguindo nesse ponto de vista, Bakhtin e o Círculo defendem que a 

superestrutura e a infraestrutura estão intrinsecamente ligadas, ou seja, não existe a 

possibilidade de neutralidade dos discursos, pois “o signo verbal não pode ter um 

único sentido, mas possui acentos ideológicos que seguem tendências diferentes, 

pois nunca consegue eliminar outras correntes ideológicas de dentro de si” 

(MIOTELLO, 2017, p.172). 

 
Tal posição manifesta respeito profundo pelos encontros causais e fortuitos, 
que se dão no dia a dia, e em qualquer situação, aparentemente sem 
maiores consequências para o desenvolvimento do pensamento, mas base 
fundamental para que a ideologia encontre solo propício para sua 
instalação. Nesses encontros tanto se poderia ouvir ‘Será que vai chover?’, 
até ‘Que é isso que nosso presidente vem fazendo?’. São esses encontros 
que vão povoando o universo de signos, e cada signo vai se tornando parte 
da unidade da consciência verbalmente constituída (MIOTELLO, 2017, 
p.171). 
 

 No site do Movimentos das Escolas sem Partido podemos perceber que não 

existe neutralidade e que tem uma ideologia por trás dos pressupostos defendidos, 

inclusive, a adoção do modelo Americano, isto é, como discutido anteriormente, é a 

manutenção da velha ideologia hegemônica perpetuando no sistema educacional. 

 Por fim, as carteiras não são meras coisas, as salas de aula, não são, 

simplesmente, um amontoado de ferro e cimento. O processo educativo em ação é o 

elo entre o sentido individual e coletivo, é a ponte que leva o ser a existir e pensar 

por ele mesmo, é nesse processo que, de fato, podemos protagonizar nossa própria 



34	
	

história. Isso demonstra a inconstitucionalidade do Movimento das Escolas sem 

Partido, pois o processo educativo implica a reflexão crítica sobre a prática, no 

sentido de captar seus avanços, suas resistências, suas dificuldades e possibilitar a 

construção da autonomia e da solidariedade como forma de superação das 

dificuldades. 

 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS: DE ONDE PARTIMOS? 
 

 

 Aproximando as concepções pedagógicas de Paulo Freire com a práxis de 

Bakhtin e seu Círculo, podemos perceber a conexão que há nessa articulação, pois 

ambas tem como pressuposto a ação no mundo. E esse agir é respaldado, 

invariavelmente, pelo respeito profundo para com os interlocutores que tem pontos 

de partida distintos. A academia deve ser um espaço que privilegie e fomente esses 

diversos vieses, pois está alicerçada na inquietude, na incerteza e na indignação, 

mais do que na pretensão em conservar uma verdade unânime.  

 O posicionamento pela proibição do discurso ideológico no contexto 

educacional tem como pano de fundo a doutrinação ideológica que visa um único e 

exclusivo ponto de partida. Isso porque banindo a capacidade de ação dos sujeitos 

de protagonizarem o seu processo educativo, também almeja-se dizimar a 

consciência e capacidade de ação política na vida cotidiana. Outrossim, a censura 

do debate político e a negação do cunho ideológico da educação detém perigoso 

fundo político, que é disfarçado de apartidário e destituído de ideologia. Por isso, ao 

romper com os pressupostos conservadores, no qual pressupõe que o professor é o 

detentor do saber, inauguramos uma nova postura docente. Àquela em que o 

educador é o problematizador, o mediador dos conteúdos, aquele que vai instigar e 

inquietar os discentes, e não o dissertador. 

 Esta é a noção básica de solidariedade. Simplesmente estarmos dispostos e 

disponíveis para acompanhar alguém em sua trajetória. Este pressuposto coloca o 

educador como solidário ao aluno em seu desenvolvimento, e não mais como 

condutor de seu aprendizado. O sentido brota por si só.  

 Portanto, para partir do cotidiano das relações, mostra-se importante resgatar 

os aspectos que saltam os olhos no espaço de convivência. Conceber o processo 



35	
	

educativo como uma atividade de compromisso ético e como possibilidade de 

ideação da própria visão de mundo, na consolidação da identidade enquanto ser 

historicamente situado, mostra-se um objetivo importante e crucial no processo de 

educativo. Por fim, as paredes das salas de aula dialogam politicamente, pois 

“pensar o mundo é julgá-lo; e a experiência dos círculos de cultura mostra que o 

alfabetizando, ao começar a escrever livremente, não copia palavras, mas expressa 

juízos” (FREIRE, 1987, p.7). O desafio que se mostra como sendo fundamental na 

prática docente é apreender que as salas de aula estão intimamente ligadas a 

fatores sociais, culturais, políticos, ideológicos e, para tanto, é preciso transcender a 

pretensão de neutralizar esse espaço, pois é um contexto privilegiado para refletir o 

mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



36	
	

REFERÊNCIAS 
 

 
ADORNO, Theodor. Educação e Emancipação. Trad. Wolfgang Leo Maar. São 
Paulo: Editora Paz e Terra, 2006, 189p. 
 
 
ALGEBAILE, Eveline. Escola sem Partido: o que é, como age, pra que serve. In: 
GAUDÊNCIO, Frigotto (Org.). Escola “Sem” Partido: Esfinge que ameaça a 
educação e a sociedade brasileira. Rio de Janeiro: UERJ, LPP, 2017, 144p. 
Disponível em: http://www.lpp-uerj.org . Acesso em: 05/04/2018. 
 
 
ARAÚJO, José Alfredo. A USAID, o regime militar e a implantação das escolas 
polivalentes no Brasil. Revis. Epsitemología y Ciencias Humanas, Rosário, n.1, 
p.51-61, 2009. Disponível em: 
http://www.revistaepistemologi.com.ar/biblioteca/07ARAUJO%281%29.pdf. Acesso 
em: 05/04/2018. 
 
 
ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: Um relato sobre a Banalidade do 
mal. Trad. José Rubens Siqueira. 14.Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1999, 
322p. 
 
 
ARRUDA, Marina Patrício. O papel social do professor universitário. In: 
GUIMARÃES, G.T.D (Org.). Aspectos da teoria do cotidiano: Agnes Heller em 
perspectiva. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002, 147p. Disponível em: 
http://www.pucrs.br/edipucrs/digitalizacao/diversos/85-7430-316-X.pdf. Acesso em: 
03/03/2018. 
 
 
BAKHTIN, Mikhail Mikhailovich. (VOLOCHÍNOV). Marxismo e Filosofia da 
Linguagem. Trad. Michel Lahud; Yara Frateschi Vieira. 12.Ed. São Paulo: 
HUCITEC, 2006, 201p. 
 
 
_____________. Estética da Criação Verbal. Trad. Maria Ermantina Galvão G. 
Pereira. 2.Ed. São Paulo: Martins Fontes, 1997, 415p. 
 
 
_____________. Para uma Filosofia do Ato. Trad. Carlos Alberto Faraco; 
Cristovão Tezza. Texto completo da edição americana: Toward a Philosophy of the 
Act. 1993, 108p. 
 
 
_____________. Problemas da Poética de Dostoiévski. Trad. Paulo Bezerra. 
5.Ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010, 366p. 
 



37	
	

_____________. Questões de literatura e de Estética: A teoria do romance. 
Trad. Aurora Fornoni Bernardini et al. 5.Ed. São Paulo: HUCITEC, 2002, 429p. 
 
 
CÂMARA DOS DEPUTADOS. Projeto de Lei nº867/2015. Disponível em: 
http://www.camara.gov.br/sileg/integras/1317168.pdf . Acesso em: 07/04/2018. 
 
 
CHARLOT, Bernard. A Mistificação Pedagógica: Realidades sociais e processos 
ideológicos na Teoria da Educação. Trad. Ruth Rissin Josef. 2 Ed. Rio de Janeiro: 
Zahar Editores, 1983, 309p. 
 
 
ESCOLA SEM PARTIDO, coordenação: Miguel Nagib. Disponível em: 
http://escolasempartido.org/. Acesso em: 07/04/2018. 
 
 
FARACO, Carlos Alberto. Linguagem & Diálogo: As ideias linguísticas do 
Círculo de Bakhtin. São Paulo: Parábola Editorial, 2009, 168p. 
 
 
FIORIN, José Luiz. Interdiscursividade e intertextualidade. In: BRAIT, Beth (Org.). 
Bakhtin e outros conceitos-chave. São Paulo: Contexto, 2006, 263p. 
 
 
FIORIN, José Luiz. Introdução ao pensamento de Bakhtin. 2.Ed. São Paulo: 
Contexto, 2016, 160p. 
 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Trad. Roberto Machado. 4.Ed. Rio de 
Janeiro: Graal, 1984, 174p. 
 
 
FRANCO, Erich Montanar; VOLPE, Altivir João. Sentidos para a formação em um 
grupo de reflexão. Psicol. Ensino & Form. Brasília, v.2, n.1, agosto/2011, pp.33-42. 
Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/pdf/pef/v2n1/04.pdf. Acesso em: 
03/03/2018. 
 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática 
educativa. 25.Ed. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2002, 52p. 
 
 
_____________. Pedagogia do Oprimido. 17.Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1987, 107p. 
 
 
_____________. Política e Educação: Ensaios. 5.Ed. São Paulo: Editora Cortez, 
2001, 53p. 
 



38	
	

_____________. Educação e Mudança. Trad. Moacir Gadotti; Lílian Lopes Martin. 
12.Ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979, 112p. 
 
 
_____________. Ação Cultural para a Liberdade. 5.Ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1981, 149p.  
 
 
_____________. Educação como prática da Liberdade. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1967, 149p. 
 
 
_____________. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. 
São Paulo: Editora UNESP, 2000, 151p. 
 
 
FURTADO, Odair. O psiquismo e a subjetividade social. In: BOCK, A. M; 
GONÇALVES, M. G. M; FURTADO, O. (Org.). Psicologia sócio-histórica: Uma 
perspectiva crítica em Psicologia. 3.Ed. São Paulo: Cortez, 2007, 221p.  
 
 
GALEANO, Eduardo. Las Palabras Andantes. 5.Ed. Argentina: Buenos Aires, 2001, 
234p. 
 
 
GERALDI, João Wanderley. Bakhtin tudo ou nada diz aos educadores: os 
educadores podem dizer muito com Bakhtin. In: FREITAS, Maria Teresa (Org.). 
Educação, arte e vida em Bakhtin. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013, p.7-
109. 
 
 
GOULART, Cecilia Maria Aldigueri. Política como ação responsiva: breve ensaio 
acerca de educação e arte. In: FREITAS, Maria Teresa (Org.). Educação, arte e 
vida em Bakhtin. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013, p.7-109. 
 
 
HELLER, Agnes. Para mudar a vida: Felicidade, liberdade e democracia. Trad. 
Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: Brasiliense, 1982, 166p. 
 
 
KRAMER, Sonia. A educação como resposta responsável: Apontamentos sobre o 
outro como prioridade. In: FREITAS, Maria Teresa (Org.). Educação, arte e vida em 
Bakhtin. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2013, p.7-109. 
 
 
LANE, Silvia, T. M. O que é Psicologia Social. São Paulo: Brasiliense, 2006, 85p. 
 
 



39	
	

LANE, Silvia, T. M. Consciência/alienação: a ideologia no nível individual. In: LANE, 
SILVIA T. M; CODO, Vanderley (Org.). Psicologia Social: O homem em 
movimento. 8.Ed. São Paulo: Editora Brasiliense, 1989, p. 40-47. 
 
 
LEONTIEV, Alexis. O Desenvolvimento do psiquismo. Trad. Rubens Eduardo 
Frias. 2.Ed. São Paulo: Centauro, 2004, 352p. 
 
 
MIOTELLO, Valdemir. Ideologia. In: BRAIT, Beth (Org.). Bakhtin e outros 
conceitos-chave. São Paulo: Contexto, 2006, 263p. 
 
 
NOGUEIRA, Marco Aurélio. Em Defesa da Política. 2.Ed. São Paulo: Editora 
Senac, 2004, 151p. 
 
 
OLIVEIRA, Claudemir Gonçalves. A matriz positivista na educação brasileira: Uma 
análise das portas de entrada no período Republicano. Diálogos Acadêmicos. São 
Paulo, v.1, n.1, out.jan/2010, pp.1-17. Disponível em: 
http://uniesp.edu.br/sites/_biblioteca/revistas/20170627110812.pdf. Acesso em: 
18/04/2018. 
 
 
PATTO, Maria Helena Souza. O Conceito de Cotidianidade em Agnes Heller e a 
Pesquisa em Educação. In: Ciclo de Conferência sobre a Escola de Frankfurt, 1990, 
Araraquara. Perspectivas, São Paulo, v.16, 1993, p.119-141. Disponível em: 
http://www.ip.usp.br/portal/images/stories/MH/o_conceito_de_cotidianidade.pdf. 
Acesso em: 24/01/2018. 
 
 
PICOLI, Bruno Antonio. Totalitarismo na escola: uma análise dos projetos de lei do 
Movimento Escola sem Partido. In: XXIX Simpósio Nacional de História da ANPUH, 
2017, Brasília. Anais do XXIX Simpósio Nacional de História, 2017. Disponível em: 
http://www.snh2017.anpuh.org/resources/anais/54/1490559473_ARQUIVO_Totalitari
smonaescola-artigocompleto-Anpuh.pdf. Acesso em: 20/04/2018. 
 
 
POMPEIA, João Augusto; SAPIENZA, Bilê Tatit. Os dois nascimentos do homem: 
Escritos sobre terapia e educação na era da técnica. 1.Ed. Rio de Janeiro: Via 
Verita, 2011, 177p. 
 
 
PONZIO, Augusto. A Revolução bakhtiniana: O pensamento de Bakhtin e a 
ideologia contemporânea. Trad. Valdemir Miotello. São Paulo: Contexto, 2008, 
336p. 
 
 
RIBEIRO, Renato Janine. A Democracia. 3.Ed. São Paulo: Publifolha, 2013, 51p. 
 



40	
	

RIOS, Terezinha Azerêdo. Compreender e ensinar: Por uma docência da melhor 
qualidade. 8.Ed. São Paulo: Cortez, 2008, 158p. 
 
 
SENADO FERERAL. Projeto de Lei nº193/2016. Disponível em: 
https://legis.senado.leg.br/sdleg-getter/documento?dm=3410752. Acesso em: 
07/04/2018. 
 
 
SILVA, Adriana P. P. de Faria. Bakhtin. In: Luciano Amaral Oliveira. Estudos do 
Discurso: Perspectivas teóricas. 1.Ed. São Paulo: Parábola Editorial, 2013, 45-
69p. 
 
 
SOBRAL, Altair. O Ato “Responsável”, ou Ato Ético, em Bakhtin, e a centralidade do 
Agente. Signum: Estud. Ling, Londrina, n.11, 2008, p.219-235. Disponível em: 
http://www.uel.br/revistas/uel/index.php/signum/article/view/3092/2625. Acesso em: 
13/02/2018. 
 
 
TORAINE, Alain. O que é a Democracia? Trad. João Guilherme de Freitas Teixeira. 
2.Ed. Rio de Janeiro: Vozes, 1996, 286p. 
 
 
VICENTE, José João Neves Barbosa. Educação e Totalitarismo. Saberes. Natal: 
RN, v.1, n.4, jun.2010, p.7-17. Disponível em: 
https://periodicos.ufrn.br/saberes/article/view/560/509. Acesso em: 21/04/2018. 


